בס"ד
 סיכום תמציתי לפרק שלישי לספר אמונה וגאולה עמ' 88-132
בפרק זה נשתדל לראות דעות שונות בשאלות הבאות:

\* האם המוסר טבוע באדם מהרגע שהוא נולד ?
\*מהם דרכי ההתמודדות עם יצרים שלילים ?
\*האם יש קשר בין עולם האמונה לבין המידות הטובות ?
\*מהי ענווה וכיצד היא יכולה לתרום את חלקה לבניית האישיות ?
\*מהי השמחה וכיצד היא קשורה לעבודת ה' ?
בעקבות לימוד זה נדע לענות לשאלה האם יכול האדם להשתנות (בהתנהגותו ובמעשיו )או שאינו מסוגל לחולל שינוי !

א.אהרן קציר (עמ' 88)
לאדם יש מוסר המנווט על ידי השכל ! הוא יכול להחליט אם להיות מוסרי או לא ! לבעלי החיים אין שכל וכל המעשים שלהם נובעים מאינסטינקטים טבעיים !
(נמלים לבנות קופצות לאש למען חברותיהם !).

ב.רמב"ם שמונה פרקים (פרק א') (עמ' 89 )
יש הבדל גדול בין האדם לבין בעלי חיים לאדם יש שכל שמנהיג את כל פעולותיו (כולל פעולות גופניות)ואילו לבעלי חיים יש צורת התנהגות מולדת וקבועה !
גם כשאומרים שהאדם אוכל והבהמה אוכלת משתמשים באותה מילה (אוכל,אוכלת) אבל באמת פעולת האדם שונה מפעולת הבהמה (משל החדר עם אור שמש ,החדר עם אור ירח, החדר עם אור הנר).

ג.רמב"ן ספר בראשית – האדם אדם נולד עם מוסר ? (עמ' 90 )
הרמב"ן עונה על השאלה מדוע נענשו אנשי דור המבול כאשר עדיין ה' לא ציווה על איסור גזל ?
תשובת הרמב"ן – איסור גזל זה דבר מובן מאליו וגם לפני מתן תורה אנשים הבינו לבד שאסור לגזול כי האדם נולד עם מוסר .

ד.ה"סבא מסלובודקה" (רבי נתן צבי פינקל ) עמ' 92
האדם נולד מוסרי ! המצוות וקיום התורה מוסיפות קומה נוספת למוסר של האדם ולכן התורה לא מצווה מצוות הקשורות למידות (לדוגמא : "לא תכעס") כי המצוות בנויות על זה שכבר יש לך מידות טובות .

בס"ד
המשך ה"סבא מסלובודקה"

 האדם בבסיס שלו הוא טוב והפגמים שבו נובעים משיבוש בהבנתו השכלית כאשר האדם יחזק את שכלו ואת הכרתו מיד תשתפר התנהגותו ומידותיו

ה."הסבא מקלם" (עמ' 91)

הסבא מקלם טוען שהאדם חייב לטפח את אישיותו צעד אחר צעד ובעקביות !אי אפשר לתקן את האישיות בצעדים קיצוניים אלא אך ורק בהתקדמות הדרגתית ובישוב דעת

ו."הסבא מנובהרדוק" הרב יוסף יוזל הורוביץ (עמ' 94)
האדם חייב לתקן את מידותיו הקיצוניות ! צריך להסתער בכל הכח נגד המידות הרעות ונגד החומריות ולעקור אותן מן השורש !האדם נולד עם כוחות שליליים !רק הליכה בדרך התורה יכולה להציל אותו מהתמוטטות רוחנית !
הצבי והיער משל א' :כדי שקרניו של הצבי לא יסתבכו ביער הוא צריך לכרות את קרניו לפני כניסתו ליער כך האדם חייב לשבור את יצריו הרעים כדי שלא יסתבך בעולם הזה
הצבי והיער משל ב' :לפעמים האדם ממציא את היער !!כשהאדם החלטי ורוצה להיות מוסרי –אין משהו שיכול להפריע לו !
אולי סתם דמיונות ! ולכן אין לפחד מהרעיון של שבירת היצר הרע !

ז. "האדמור מפיאסצנה" הרב קלונמיס שפירא (עמ' 97)
במקום להילחם במידות לא טובות. במקום לחנך לשמירת תכונות כדאי שהמחנכים ילמדו מהן תכונות התלמיד שנמצא לפניהם וינסו לנווט את התכונות שלו למקומות חיוביים ! אסור להסתכל על החיצוני של התלמיד ! כשהמורה יתייחס באופן חיובי לתלמיד , יפנה התלמיד את התכונות לדברים חיוביים .

ח.הרב קוק עקבי הצאן מאמר הדור (עמ' 99 )
ישנם 2 דרכים להתמודדות עם היצר :
א."דרך הכובש"- מלחמה תמידית נגד היצר והתאוות
ב."דרך הישר" – זוהי הדרך הטובה יותר להגיע להתנהגות מופתית .
שאיפה קבועה של האדם להגיע לאהבה וטוב ! לאדם יש שכל ונטייה טבעית

בס"ד המשך הרב קוק עקבי הצאן מאמר הדור

(ותורה)לעשות טוב ! במקום להילחם ביצר צריכים להאיר את כוחות הנפש בדברים חיוביים ואז גם הכוחות השליליים מופנים לדברים חיוביים ! צריך לשאוף לכך שהמוסר יהיה טבוע בנו ללא צורך בהתגברות או במלחמה !

ט.הרב חרל"פ (ספר "מי מרום ") עמ' 100
לא יתכן שיהיה אדם שמצד אחד מאמין בה' ומצד שני – מושחת !!רק כאשר האדם נמצא במצב מוסרי גבוה הוא יכול להתחבר לאמונה ! וכשרואים אדם
חלש באמונה,צריכים לדעת שהוא לא כל כך מוסרי אפילו כשרואים שהוא עושה מעשים טובים ! כי המעשים הטובים שהוא עושה הם בסך הכל תוצאה של הרגל,ולא בגלל שהוא מוסרי ! האמונה והמידות קשורים זה בזה כמו שהשמן קשור לפתילה

י.הרב קוק "אורות הקודש" "ראש דברך" עמ' 102
כשאומרים שיש לאדם "יראת שמיים " זה לא מעיד על כך שלאדם זה יש נפש מיוחדת ותכונות מיוחדות !
"יראת שמיים" היא צורת התנהגות שנקבעת על ידי החינוך והמידות שיש לאותו אדם !
אם אדם הרגיל את עצמו במידות טובות אז ה"יראת שמיים" שלו הופכת להיות חזקה יותר אמיתית וטובה יותר !
אם האדם לא הרגיל את עצמו למידות טובות אז יראת השמיים שלו מסוכנת ומחריבה !(הוא יסמוך על יראת השמיים שלו – לעשות דברים רעים !) יראת שמיים אמיתית מעודדת את האדם לחשוב ולעשות מעשים טובים ,יראת שמיים אמיתית אינה סותרת מידות טובות אלא מחזקת ומעצימה אותם , והיא משתלבת יפה עם המוסר הטבעי

יא.הנצי"ב (הרב נפתלי צבי יהודה ברלין ) בספר "העמק דבר" (עמ' 103)
ספר בראשית מכונה בשם "ספר הישר" כי האבות –אברהם יצחק ויעקב שהביאו לעולם את האמונה בה',התנהגו תמיד במידות טובות וישרות ולכן ה' אהב אותם !
היו הרבה אנשים במהלך הדורות שלמדו תורה וקיימו מצוות,אך ההתנהגות שלהם לא היייתה מוסרית ! לדוגמא בסוף בית המקדש השני היו הרבה מאוד אנשים שלמדו תורה,אך הייתה ביניהם שנאת חינם ולכן נחרב בית המקדש כי ה' לא אוהב אנשים שאינם ישרים במידותיהם ! לפעמים הגיעו למצב של שפיכות דמים....לשם שמים ! (הם האשימו את מי שלא חשב כמותם , שהוא

בס"ד המשך הנצי"ב (העמק דבר)
כופר וכדומה) ה' רוצה שהצדיקים שמקפידים על המצוות יהיו גם בעלי מידות טובות ואהבת הבריות !

יב."סכנת הגאווה" ספר דברים פרק ח' (עמ' 104)
אדם שמתגאה חושב שהכשרונות האישיים גרמו להצלחתו הגדולה והוא שוכח שה' הוא מקור כל הכוחות והוא זה שנתן לו את הכח להצליח ,כך כתוב בספר דברים :
\* "ואכלת ושבעת וברכת את ה' אלוקיך על הארץ הטובה אשר נתן לך "
\* "פן תאכל ושבעת... ורם לבבך ושכחת את ה' אלוקיך"
\* "וזכרת את ה' אלוקיך כי הוא הנותן לך כח לעשות חיל"

יג."אורחות צדיקים" – שער הגאווה (עמ' 105)
הגאווה גורמת לשכחת ה' והתורה הזהירה אפילו את המלך שלא יתגאה על אנשים פשוטים.אבל יש גם גאווה שמותרת ואלו כללי הגאווה

 גאוות אדם בגופו

 גאוות אדם בחכמה ובמעשים טובים

 גאווה רעה גאווה טובה
 מבזה אחרים שמח בכך שה'
ומשבח את נתן לו חכמה
חוכמתו ! ומודה לה' על כך
אינו מודה על כל הדברים הטובים
האמת כשטועה ! שעושה נראה לו
אינו טורח להעמיק שזה מעט מדי
כי הוא בטוח
בחוכמתו.
אינו עושה לשם
שמים

גאווה רעה גאווה טובה
כשהמתגאה לאכול ולשתות
מרגיש שמגיע במידה ,ללבוש
לו יותר חיים בגד נקי ולא קרוע,
חומריים ומתאווה להתקלח ולא
למותרות (בתים, להזניח את גופו
בגדים יוקרתיים,
אוכל טוב)הוא עלול
לגזול כסף כדי למלא
את תאוותו

יד .רמח"ל (ר' משה חיים לוצאטו )ספר מסילת ישרים פרק כ"ג (עמ' 108)
אחר שלמדנו שהגאווה היא מידה מגונה והענווה היא מידה טובה,נשאלת השאלה איזה דברים מביאים לידי ענווה ואיזה דברים לידי גאווה

מביאים לידי ענווה מביאים לידי גאווה
\*רגילות-להתרגל לחיים לא \* ריביוי ושביעה מהנאות העולם נותנות
מפוארים ,לחיות עם אנשים תחושה שיש לאדם יכולת אין סופית
רגילים ולא חשובים ,ללבוש וכך הוא מגיע לגאווה
בגדים פשוטים \* מיעוט הידיעות האמיתיות בענייני
\*התבוננות-1)לחשוב על תורה גורם לגאווה כי נדמה לו שהוא כבר
תכלית החיים,מאין באת ? יודע .
מטיפה סרוחה ,לאן אתה \* התחברות לאנשים חנפנים שמספרים
הולך ?למקום עפר ותולעים לו שהוא הכי טוב ולכן הוא מגיע לגאווה !
ואתה תגיע לבית דין של
מעלה לתת דין על מעשיך.
לחשוב גם שאין ערך לדברים
החומריים בעולם
2)כשהאדם עשיר –שלא יתגאה
כי הגלגל מתהפך והוא עלול
לקבץ נדבות.
3)שיחשוב האם הוא מילא
את חובתו כלפי הבורא ?
אז למה הוא מתגאה ?
4)להתבונן ביכולת האדם !
לאדם יש שכל אבל לשכל
זה יש המון חולשות
והוא טועה פעמים רבות !
טו."מכתב מאליהו" הרב אליהו דסלד (עמ' 110)
אדם יכול לקנות תורה,רק אם הוא מבטל את הכח העצמי האישי שלו ומבין שלא ניתן להגיע להבנת תורה רק אם הוא לא מחשיב את עצמו בכלל!
טז."דרשות הרן " הרב ניסים גירונדי (עמ' 111)
אדם לא צריך לחשוב שהוא כלום !! מותר לו להיות מודע לחוכמתו ,לגבורתו,לעושרו ובתנאי שיידע שה' נתן לו זאת !!!י
בס"ד
בס"ד
יז.הרב קוק "מוסר אביך "(עמ' 112)
לגאווה יש צד פסול שהאדם שוכח את ה' שנתן לו כח , אבל יש בגאווה גם צד חיובי כשהוא מרגיש שיש בו כוחות גדולים לעבודת ה' בצורה טובה יותר !
אסור לוותר על רגש "גאווה" כזה ! אסור להחליש את הכוחות !
"מבוא לשמחה" (עמ' 113)
על עם ישראל נגזרה גזרת גלות כי לא עבדו את ה' בשמחה ! (עבדו את ה' אך לא בשמחה ומשום כך הם ירדו ברוחניות )
כשאדם עובד את ה'-לא מתוך שמחה ,יהיה לו קשה להזדהות פנימית עם עבודת ה' והוא לא יוכל להגיע לשלמות בקיום המצווה
עבודת ה' בשמחה,מעמיקה את האמונה בה',וגורמת להשראת שכינה,מחזירה בתשובה
יח.השמחה בעולמו של המאמין (עמ' 115)
מי שמאמין בה' יודע שהכל תחת הנהגת ה' ולכן הוא שמח כי ברור לו שה' לא יעשה דברים לרעתו
הרמב"ם מסביר שהחטא של משה רבינו שבגללו הוא לא נכנס לארץ כשהכה בסלע היה...שהוא כעס על עם ישראל שאינם בטוחים בה' שיביא להם מים או שהטעה את עם ישראל וגרם להם לחשוב שה' כועס עליהם
יט.מהר"ל "גבורות ה'"(עמ' 116)
משה רבינו כעס ברגע של "חולשה" (אפילו שקשה לחשוב על משה דברים כאלו)ולכן ה' אומר למשה ולאהרון:"לא האמנתם בי" כי כשמכים את הסלע פעמיים מרוב כעס זה אומר ששוכחים לרגע שה' מנהל את העולם
אם משה היה מבצע את השליחות כמו שה' ציוה והיה מדבר אל הסלע מתוך שמחה היה נגרם קידוש ה' גדול כי כולם היו רואים שמשה בוטח בה' שיעשה את רצונו

כ.הרב קוק "העונג והשמחה"(ספר "אדר היקר")(עמ'117)
1)רק כאשר מקיימים את המצוות בעונג ושמחה מגיעים למצב של חריצות בעבודת ה' ! 2)רק כאשר המעשים הטובים נעשים בעונג ושמחה מתחיל האדם להרגיש קביעות בעבודת ה' !עבודת ה' הופכת להיות מתאימה לאופיו ודרכו !
כא.הרב קוק ספר "עין אי"ה" מסכת ברכות (עמ' 118)
אפשר לגרום לשמחה ולביטול העצבות ב2 דרכים
1)לנסות להשכיח את הדברים העצובים אפילו שהם קיימים !
בס"ד המשך הרב קוק
2)להשקיע בחשיבה ולהבין שיש מי שמנהל את העולם וכל מה שהוא עושה זה לטובה
בס"ד
כב.הרב אלימלך בר שאול בספר "מן הבאר" (עמ' 118)
על אף הצרות הגדולות שהיו לעם ישראל במהלך שנות הגלות לא איבד עם ישראל את השמחה האמיתית! ומה שנפגע במהלך הגלות זו רק השכבה העליונה של השמחה אבל עדיין יש שמחה רבה כי השמחה של עם ישראל שואבת כוחות מהחיבור אל מקור הנצח של עם ישראל אל ה' והמקור הזה מחיה מחדש את עם ישראל
כט."השמחה ותהליך התשובה" ר' נחמן מברסלב (מופיע בספר שיחות הר"ן) (עמ'119)
כתוב בספר תהילים "לב נשבר ונדכה-אלוקים,לא תבזה" האם ה' מבקש מאדם שחוזר בתשובה להיות "עצוב"?
ר' נחמן מסביר שיש הבדל בין "לב נשבר" לבין "עצוב"
"לב נשבר" זוהי פעולה הקשורה ללב (וה' אוהב אותה)והיא מסמלת בעיקר בכי שאדם בוכה לפני ה' על כך שה' התרחק ממנו
ואילו עצבות זוהי פעולה שיוצאת מהטחול והיא מסמלת תלונות של האדם נגד ה' על כך שה' לא עשה את רצונו...
היה ראוי שאדם יחוש כל היום שליבו נשבר אך בגלל שמצב זה עלול לדרדר אותו למצב של עצבות,ולכן עדיף להיות רק שעה אחת ביום במצב של "לב נשבר"

ל. הרב דסלר מכתב מאליהו (עמ' 122)
מהי הסיבה לאהבת איש לאשתו ?הרב דסלר אינו מקבל את הדעות שאומרות 1)שאהבה נובעת מרצון ה' לצורך קיום העולם כי הרי יש כבר תאווה ורצון של האדם להביא ילדים אז מדוע יש גם אהבה תמידית
2)שאהבה נובעת מהכרת הטוב שבין 2 בני הזוג ועובדה שיש כפויי טובה
הרב דסלר קובע (בניגוד לדעה הרווחת)שהנתינה מולידה אהבה זאת אומרת כשמישהו נותן למישהו-רק אז הנותן מרגיש אהבה למקבל

לא.אריך פרום "אמנות האהבה"(עמ' 123)
אריך מסכים לדברי הרב דסלר שהנתינה מביאה לאהבה אבל הוא מוסיף יסודות נוספים בעניין מהותה של אהבה:
א.דאגה –בתוך האהבה נמצאת גם

בס"ד המשך לאריך פרים "אמנות האהבה"

"דאגה"!האמא אוהבת את בנה ולכן היא גם דואגת לו אין אהבה בלי דאגה לנאהב !אריך מביא הוכחה מספר יונה,כשה' מסביר ליונה שהוא חס על נינוה כי הוא עמל בבנייתה ולכן הוא דואג לה !
ב. אחריות המלה "אחריות" נגזרת מהמלה "אחר"
יונה לא הרגיש אחריות כלפי אנשי נינוה כי הוא הרגיש שהם זרים לו ואילו האוהב "אחראי" הוא לחיי חבירו כי הוא מרגיש חלק ממנו
ג.יחס כבוד-מצד אחד האוהב נותן לאהוב את מחסורו אבל אסור לו לפגוע ברצונות האיישים של האהוב (אי אפשר לחייב את האהוב לקבל עצה שאינה מתאימה לו)
ד-ידיעה והכרה של עולמו הפנימי של האהוב,רק הן יכולות להביא לאהבה

לב.רמב"ם הלכות תשובה פרק י' (עמ' 126)
אהבת ה' ואהבת התורה מתקיימת כאשר אדם עוסק בתורה ומקיים מצוות רק מפני שזו האמת ולא כדי לקבל שכר כל שהוא וחייבים להתמכר לאהבה זו !

לג.ר"י אלבז "ספר העיקרים" שלושה סוגי אהבה(עמ' 127)חולק על הרמב"ם
יש 3 סוגי אהבה ואנחנו צריכים לאהוב את ה' בגלל כל סוגי האהבה
1)הטוב-לאהוב את ה' כי הוא טוב גם אם לא היה נותן לנו כלום 2)המועיל-לאהוב את ה' כי הוא מועיל לנו 3)הערב-לאהוב את ה' בגלל הפינוקים שברא לנו

לד.הרב אלימלך בר שאול בספר מצווה ולב (עמ' 129)
מצוות "ואהבת את ה'" כוללת בתוכה להאהיב את ה' על כל העולם כי מי שאוהב מישהו,רוצה שכולם יאהבו אותו !כשמישהו מחובר לה' זה משפיע גם על יחסי בין אדם לחברו ולכן חשוב שאותו אדם יהיה נקי כדי שיתקדש שם שמים על ידיו,וכשכולם יתפעלו ממנו,יתחילו הם בעצמם להיות אוהבי ה'

לה.ר' שניאור זלמן מלודי ספר "תניא" (עמ' 131)
שורש נפשו של כל יהודי נמצא אצל ה' !עם ישראל הם נשמה אחת המחוברת לה' ונמצאת בגופו של כל יהודי ! ולכן אפשר לאהוב ולקרב כל יהודי ולכן מי שהפך להיות חומרני הופך להיות גם אגואיסט ואינו מסוגל לאהוב !מתי מותר לשנוא יהודי ? כשהוא חבר שלך והוא עושה עבירות והוא לא שומע לתוכחה ,אבל אם הוא לא חבר שלך צריך לפתח אליו אהבה ואחר כך להשפיע עליו ! כשמותר לשנוא יהודי-צריך לשנוא רק את החלק הרע שבו ולאהוב את החלק הטוב